IBERO LEON

[ ] [ ]
Pl KE la LA MIRADA JESUITA 51 sse

Dialogo entre ciencias sociales
y discernimiento espiritual

Mario Alejandro Montemayor Gonzdlez, S.J.

En este texto presento un itinerario reflexivo que busca ilustrar la complementariedad entre la perspectiva
cristiana del discernimiento espiritual y la busqueda de la verdad de las ciencias sociales (en el marco de
las ciencias del espiritu). En pocas palabras, a pesar de las diferentes racionalidades de cada dmbito del
conocimiento se busca poner de manifiesto la conexion que puede existir entre el quehacer cientifico-so-
cial y el profético-religioso.

Para realizar este anédlisis comienzo con los debates al interior de las ciencias del espiritu sobre la inter-
pretacion y la textura de la vida, y termino con el discernimiento espiritual y su vinculacién con la expe-
riencia cristiana de encarnacion. A lo largo del recorrido se puede observar una continuidad entre el uso
del vocablo espiritu', y discontinuidades en las formas en que éste inspira a la comprension de la vida de
la persona y su implicacion en la sociedad, entendida como cuerpo social.

En este abordaje se entienden las decisiones que emergen del discernimiento espiritual en clave de encar-
nacion cristiana, es decir como algo que adquiere realidad. Tal como lo plantea el evangelio de Juan: Y el
verbo carne se hizo /'Y la palabra carne se hizo (Jn 1, 14) (Kai 6 Adyog 0aQE €yéveto). Como comenta
Gesché: “la palabra «carne» (sarx, transliterado del griego) indica la realidad intima del cuerpo («es la
carne de mi carne»), su sensibilidad, su maravillosa fragilidad, su profundidad y su superficie mds carnal
precisamente, la més dulce y la més dolorosa. La carne es la intima substancia del cuerpo. Se trata, por
lo tanto, a propésito del Verbo, de una en-carnacién’. En ese sentido, se busca tener una comprension de
la espiritualidad cristiana al modo ignaciano como una préctica compatible con las ciencias del espiritu
encarnado. De esto modo, conocer sobre lo social no es la adquisicion de un simple dato o informacion
novedosa, sino una experiencia vital y corporal que estremece la circunstancia desde donde se interpreta
la realidad, lo cual puede conducir hacia el cruce de la verdad propia de la ciencia con lo bondadoso y lo
santo de la experiencia religiosa.

1 La palabra espiritu posee un significado que desborda la capacidad de los signos de resguardar un solo significante, intento
no dotarlo de un sentido univoco. Sin embargo, hace referencia a una presencia trascendente que mantiene comunicacion con los seres
humanos.

2 Gesché, La invencion cristiana del cuerpo, 217.



[Apikeia

Las ciencias del espiritu y la textura de la vida

En el siglo XIX en el marco de la hermenéutica filoséfica que influy6 en el desarrollo de las ciencias,
comienza a formularse un método propio de generaciéon de conocimiento para las denominadas Geis-
teswissenschaften (las ciencias del espiritu en alemén), dentro de las cuales se ubican el derecho, la so-
ciologia, las artes, la historia, las ciencias de la comunicacién, de la educacién, por mencionar algunas.
Ante estas ciencias “subjetivas” asociadas también a las humanidades, emergen multiples dudas sobre
los limites y los criterios para realizar una correcta interpretacién. Sobre todo, si se compara con la obje-
tividad y su estatuto de veracidad, propio del método de las ciencias naturales. En el mundo cientifico del
siglo XIX lo central es el conocimiento del “objeto”. En ese paradigma hay un esfuerzo por conseguir el
conocimiento desligado de la posicion personal desde donde se conoce. En cambio, en las ciencias del
espiritu que buscan conocer sobre lo humano, cada persona que conoce tiene impresiones, percepciones
y prejuicios sobre la realidad de las cosas que pueden tergiversar, bloquear o sesgar la mirada, y la forma
en que se enuncia a la realidad.

Si el espiritu y lo humano tienen relacion, entonces se puede decir que en cada persona cientifica o no
cientifica el espiritu insufla en su interioridad provocando algo nuevo: hay motivaciones por el conoci-
miento, el deseo por conocer posee un proposito o sentido. Es decir, el deseo del cientifico no es neutral
ni parcial, el deseo por saber la verdad es existencial. Entonces, se puede decir en clave cristiana que
las ciencias del espiritu operan desde el siguiente dinamismo: Cada persona construye un sentido de la
historia (la historia del mundo y nuestra propia historia en él) a partir de la serie de acontecimientos con
los que se enfrenta. Cada suceso que se presenta en la vida se sitda en el flujo de la historia, es solo un
fragmento dentro del relato continuado de lo que ha venido sucediendo. Es nuestra historia compartida.

Por lo tanto, el significado de los acontecimientos es contextualizado en la historia completa que ha esta-
do ocurriendo. A esto se le llama la textura de la vida. Wilhelm Dilthey, uno de los principales exponentes
de la hermenéutica®, pone el énfasis en la historicidad de las ciencias del espiritu. En la textura de la vida
se encuentran entretejidos los recuerdos del pasado y las expectativas que se tienen sobre el futuro. Todo
este flujo se hace presente al momento que ocurren las vivencias. En la textura de la vida ocurre la fragua
de todas las experiencias vividas y con todo lo que ello ha implicado (sentimientos, deseos, narraciones,
recuerdos, didlogos, imdgenes, intereses, etc.). La comprension, cuya categoria unificadora es la textura
de vida, busca develar los significados que los otros van expresando en el paso por la vida. Es asi como,
las ciencias del espiritu operan desde tres momentos fundamentales: experiencia, expresion y compren-
sion.

Ahora bien, la experiencia-expresion-comprension de la realidad implica también conexidn con el cuer-
po, sino el espiritu que “aparece” queda desencarnado e insensible a lo que acontece, es decir conserva
una vision dualista sobre la concepcién espiritu-cuerpo. Esta comprension desencarnada de las ciencias
se vive como anestesiada, aséptica o estéril; no deja que nuestro cuerpo sienta lo que aparece a la mirada.
Para que esto no suceda y el espiritu que se da a conocer sea vivenciado por la persona cientifica, las

3 Cfr. Grondin, Introduccion a la hermenéutica filosdfica, 1999.



I
ikela

ciencias del espiritu demandan encarnacion. A esto se le puede llamar las ciencias del espiritu encarnado.
Como dice Gesché:

Encarndndose, el Verbo de Dios se da el peso de la carne, como hablamos del peso de la
historia, el peso de una verdad sensible. «Es por el cuerpo que devenimos histéricos» (Paul
Auster), es por el cuerpo que el Verbo de Dios viene hacia nosotros. Dios es siempre salida
de si, pro-nobis, éxodos, dejando, si podemos decir, su propio camino (ex-odos) para tomar
el nuestro. Pro-nobis, éxodos, éxodo de si mismo, salida de si, es casi toda la definicion de
Dios...*

En la textura de la vida es donde aparece la presencia del espiritu que se encarna en nuestra historia, quien
ayuda a interpretar la comprension del sentido de la historia y, al mismo tiempo, nos invita a sumergirnos
en la historia. El discernimiento espiritual como préctica ascética-religiosa que no es cientifica se ubica
entre este tipo de saberes del espiritu. Su conformacion no-cientifica, parte de la tradicion de la sabiduria
monacal del siglo IV-V como veremos mds adelante. Es un método espiritual que ayuda a elegir lo que
conduce hacia el bien mds universal: ese sitio donde confluye una dindmica de mayor plenitud y reali-
zacion, personal y colectiva. Asimismo, con su practica se consolidan los deseos humanos para empujar
la historia en determinada direccion, o como decia Ignacio Ellacuria para hacerse cargo de la realidad.

Las ciencias del espiritu quieren conocer lo verdadero y discriminarlo de lo falso o aparentemente ver-
dadero (que puede ser tergiversado por ejemplo por las ideologias). Por su parte, la practica del discer-
nimiento espiritual busca captar donde opera lo bondadoso y discriminarlo de lo maléfico, donde se
disfraza un bien aparente. Ambos saberes que obedecen a diferentes racionalidades pueden entretejerse
en el saludable encuentro entre lo verdadero y lo beatifico, es decir conjuntarse en una légica de didlogo
entre dos racionalidades.

Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola

El conocimiento sobre lo social puede entenderse como el saber sobre el cuerpo que integramos todos,
cada uno de sus miembros: el cuerpo social. Este es un cuerpo que necesita ser escuchado, pero que tam-
bién escucha lo que es y lo que puede ser. En los inicios del judaismo la palabra hebrea escucha (Shemd
Ww3Y) tuvo un peso sustantivo en la conversacion con el Dios de la historia. Dios le dice a su pueblo:
“Escucha Israel: Yahvé nuestro Dios es el uinico Yahvé. Amards a Yahvé con todo tu corazon, con toda
tu alma y con todas tus fuerzas” (Dt 6 ,4). El primer movimiento del camino espiritual implica una aper-
tura y receptividad que cultive con tesén esa habilidad para escuchar una voz silenciosa en el corazén
de la interioridad humana. La voz se manifiesta en la interioridad a través de diferentes sentimientos,
pensamientos y deseos que es necesario interpretar, implica aguzar un sentido mds alld de una escucha
tradicional para descifrar el mensaje divino. En ese contexto es pertinente la pregunta sobre cémo saber

4 Gesché, La invencion cristiana del cuerpo, 220.



[Apikeia

lo que Dios desea para el oyente de la palabra o acontecimiento sagrado. Dicho de otro modo: ;como
adquirir un criterio ético en concordancia con la vida que Dios desea de la humanidad?

El discernimiento espiritual supone una experiencia de fe que se articula con la tradicion cristiana. Inclu-
ye un conjunto de précticas ascéticas como el silencio, la meditacion, el andlisis, el autoconocimiento,
la sensibilidad, la examinacién de la conciencia y la conversacion espiritual. Es una sintesis prictica de
caminos espirituales que busca conectar el didlogo intimo con la trascendencia, y fraguar asi una apuesta
ética personal: encarnar las opciones fundamentales.

El discernimiento espiritual o discrecion de espiritus, como lo reelaboré Ignacio de Loyola en el siglo
XVI tuvo una larga praxis en la historia del cristianismo. Este método espiritual se comienza a poner
en practica por Juan Casiano (360-435), monje y presbitero que representa una bisagra entre el mundo
oriental cristiano de influjo griego, la vida monacal que aflora con vitalidad en el desierto de Egipto, y el
surgimiento de la vida monacal en occidente anos después, concretamente en Marsella, hoy Francia. El
monje trapense Thomas Merton comenta que Juan Casiano “constituye la referencia insoslayable para
conocer la tradicion mondstica de Oriente —bdsicamente, la doctrina de Origenes adaptada para los
monjes por Evagrio Pontico— 7.

Casiano vive sus ultimos afos, de 415 hasta su muerte en 435 en Marsella. Es ahi donde “funda dos
monasterios, el primero para hombres, dedicado a san Victor, y el otro para mujeres, dedicados a San
Salvador”®. Asimismo, también en Marsella escribe dos de sus obras centrales de la vida espiritual:
Instituta Coenobiorum que trata de los usos mondsticos y de las virtudes que deben distinguir la vida
del monje y, Collationes o Conferencias espirituales. En ambas obras pueden ubicarse los gérmenes del
discernimiento espiritual en la tradicion cristiana. Siglos después de Casiano, Ignacio de Loyola escribe
su libro de anotaciones para el acompanamiento espiritual: los Ejercicios Espirituales (EE. EE). En este
libro se pueden encontrar las 22 reglas de discrecion de espiritus para “sentir y conocer de alguna manera
las varias mociones que se producen en el alma™’. Un libro escrito principalmente para los directores
espirituales que ofrecen y dictan un itinerario donde los ejercitantes, a través de contemplaciones y me-
ditaciones intentan escuchar y seguir la voz del espiritu.

La espiritualidad ignaciana es una busqueda constante para encontrar la voluntad de Dios en la propia
vida y en la historia comun. Para ello es necesario estar atentos a los movimientos animicos interiores
donde se manifiesta el buen espiritu y, por el contrario, a las astucias del mal espiritu que tienden a en-
gafiar y sacarnos de la direccidn del buen espiritu. Se parte del supuesto que el Dios encarnado en la
historia aparece en nuestra vida de forma asidua, en la cual hay momentos de subidas y bajadas animicas,
emociones variantes, pensamientos en diferentes direcciones y deseos que apuntan hacia sitios diversos.
Lo que trata la discrecion de espiritus es ubicar y mantener las opciones vitales de nuestra historia en la
sintonia con la voz de Dios que apunta hacia el bien mds universal.

5 Merton, Curso sobre los padres del desierto, 123.
6 Castellaro, Juan Casiano, buscador de Dios en las Conferencias Espirituales, 170.
7 Loyola, EE.EE, 91.


http://EE.EE

[Apikeia

Discernimiento espiritual y ciencia

Ignacio de Loyola coloca las reglas de discernimiento en los numerales 316-336 de los EE.EE. como
criterios orientadores para estar atentos a las formas en que se hace presente el buen espiritu empujando
hacia modos de vida mds integrados desde los criterios del evangelio. También sefiala los dinamismos
del mal espiritu, las astucias del enemigo que nos bloquea en nuestra propia psicologia, nos desanima, o
nos muestra engafios que tergiversan nuestra percepcion de lo justo y bondadoso. Se trata de develar los
discursos interiores que justifican, legitiman lo pernicioso, 0, en casos graves sostienen la opresion y la
violencia que proviene de lo maléfico.

Este ejercicio de atencidn, de autoconocimiento y de conversacion espiritual lo llama Ignacio de Loyo-
la, la discrecion de espiritus. Consiste en distinguir los momentos de consolacion de los de desolacion,
puesto que en cada estado espiritual es necesario aplicar una actitud diferente, cada momento requiere
una estrategia que ayude a seguir en la sintonia de la voz de Dios. Ignacio coloca las mociones como vi-
vencias que nos colocan “en direccién a” y nos suscitan movilizarnos en nuestra historia en determinado
sentido. Cada mocidn estd constituida por pensamientos, sentimientos y deseos que confluyen en nuestra
interioridad a partir de nuestra propia realidad.

En esta practica ascética de la discrecion de espiritus ayuda la escritura de los movimientos espirituales
posterior a los espacios de oracion, lo que se conoce como examen ignaciano. También es importante la
direccion espiritual con un acompanante que vaya ayudando a conferir y confrontar las interpretaciones
de las mociones espirituales. Estos espacios de conversacion espiritual dentro del ambito de los Ejerci-
cios Espirituales o en la vida cotidiana ayudan a seguir encontrando hacia dénde Dios nos estd invitando
en las situaciones concretas de la vida. La intencidn es elegir el bien mds universal y vivirnos constante-
mente desde esa luz.

En sintesis, si el cientifico social le afiade a los métodos interpretativos de las ciencias del espiritu la
practica del discernimiento espiritual puede nutrir y encarnar su ejercicio profesional. Es decir, el cien-
tifico social como ejercitante espiritual mira-observa-escucha la situacion real a través de la voz de sus
informantes, una vez que hay una iluminacién o nueva asociacion y “comprende”, simultdneamente
capta el despliegue animico, emocional y cognoscitivo que produce el espiritu en su propia carne. No es
una mera comprension de una situacion pertinente, sino que el Dios encarnado se manifiesta sensitiva y
corporalmente en sus deseos y puede dotar de sentido su comprensién de un fendmeno social en el mar-
co de su propia textura de la vida. El cientifico-ejercitante, en una ponderacién ética-religiosa opta por
dejarse conducir en este camino que se reconoce a través de la examinacion espiritual constante. De este
modo, ademds de conocer la verdad de la historia se intuye donde aparece el bien mds universal. En pocas
palabras, la persona cientifica conoce algo nuevo sobre el cuerpo del que forma parte y, simultdneamente
una luz le estd siendo revelada en su carne. En sentido inverso, también el profeta que discierne espiri-
tualmente requiere hacer uso de los conocimientos y métodos de las ciencias sociales.


http://EE.EE

[Apikeia

Conclusion

Se han presentado varios planos de entendimiento de la comunicacién con el espiritu: el siglo XIX y la
emergencia de las ciencias del espiritu, el siglo V la praxis del discernimiento de la emergente vida mona-
cal y, finalmente, el siglo XVI y la bisqueda por condensar itinerarios mistagdgicos para escuchar la voz
de Dios. Entonces, se puede decir que conocer el espiritu (o sobre lo humano, lo social y lo divino) no es
un mero acto cognoscitivo, sino es una experiencia ética-religiosa que con-mociona nuestra corporalidad
y, desde las entrafias, nos anima a emprender una direccidn para implicarnos en la historia.

Cada persona cientifica, con diversos métodos busca la verdad sobre lo social en la historia, interpreta los
signos y elabora un discurso sobre lo real. La discrecion de espiritus es una préctica ascética y profética
que reconoce en donde la realidad puede tornarse maléfica, en la propia carne y en el mundo, y busca
conocer el cuerpo social para divulgar la luz de lo bondadoso y verdadero. Se necesitan de ambas sabi-
durias para conocer realmente la direccién que nos comunica el espiritu. Esta sabiduria que emana de las
espiritualidades y las ciencias deja afectarse por la esperanza, como dice Maria Zambrano:

La esperanza, encendida como fuego y como ldmpara en el corazon, hace de él el centro don-
de el entendimiento y la sensibilidad se comunican; es el centro donde se verifica esa opera-
cion vital tan indispensable que es la fusion de los deseos y sentimientos, donde lo deseos se
purifican y los sentimientos se afinan, el vaso de la unificacion de todo el ser®.

En ultima instancia, el discernimiento espiritual cristiano busca enfocar la textura de la vida desde el Dios
que se encarna en nuestro cuerpo social: la palabra se hace carne en nuestra carne.

Bibliografia
Castellaro, M. (2015). Juan Casiano, buscador de Dios en las Conferencias Espirituales, VERITAS (32),
pp. 167-193.

Gesché, A. (2014). La invencion cristiana del cuerpo. Franciscanum (162), pp. 215-255.
Grondin, J. (1999). Introduccion a la hermenéutica filosdfica. Herder.

Loyola, I. (2014). Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola. Buena Prensa.
Merton, T, (2023). Curso sobre los Padres del desierto en quince lecciones. Sigueme.

Zambrano, M. (2022). Los bienaventurados. Alianza.

8 Zambrano, Los bienaventurados, 148.



