
LA MIRADA JESUITA No.51 ENERO
2026

1

Diálogo entre ciencias sociales
y discernimiento espiritual
Mario Alejandro Montemayor González, S.J.

En este texto presento un itinerario reflexivo que busca ilustrar la complementariedad entre la perspectiva 
cristiana del discernimiento espiritual y la búsqueda de la verdad de las ciencias sociales (en el marco de 
las ciencias del espíritu). En pocas palabras, a pesar de las diferentes racionalidades de cada ámbito del 
conocimiento se busca poner de manifiesto la conexión que puede existir entre el quehacer científico-so-
cial y el profético-religioso.

Para realizar este análisis comienzo con los debates al interior de las ciencias del espíritu sobre la inter-
pretación y la textura de la vida, y termino con el discernimiento espiritual y su vinculación con la expe-
riencia cristiana de encarnación. A lo largo del recorrido se puede observar una continuidad entre el uso 
del vocablo espíritu1, y discontinuidades en las formas en que éste inspira a la comprensión de la vida de 
la persona y su implicación en la sociedad, entendida como cuerpo social.

En este abordaje se entienden las decisiones que emergen del discernimiento espiritual en clave de encar-
nación cristiana, es decir como algo que adquiere realidad. Tal como lo plantea el evangelio de Juan: Y el 
verbo carne se hizo / Y la palabra carne se hizo (Jn 1, 14) (Καὶ ὁ Λόγος σὰρξ ἐγένετο). Como comenta 
Gesché: “la palabra «carne» (sarx, transliterado del griego) indica la realidad íntima del cuerpo («es la 
carne de mi carne»), su sensibilidad, su maravillosa fragilidad, su profundidad y su superficie más carnal 
precisamente, la más dulce y la más dolorosa. La carne es la íntima substancia del cuerpo. Se trata, por 
lo tanto, a propósito del Verbo, de una en-carnación”2. En ese sentido, se busca tener una comprensión de 
la espiritualidad cristiana al modo ignaciano como una práctica compatible con las ciencias del espíritu 
encarnado. De esto modo, conocer sobre lo social no es la adquisición de un simple dato o información 
novedosa, sino una experiencia vital y corporal que estremece la circunstancia desde donde se interpreta 
la realidad, lo cual puede conducir hacia el cruce de la verdad propia de la ciencia con lo bondadoso y lo 
santo de la experiencia religiosa.

1	  La palabra espíritu posee un significado que desborda la capacidad de los signos de resguardar un solo significante, intento 
no dotarlo de un sentido unívoco. Sin embargo, hace referencia a una presencia trascendente que mantiene comunicación con los seres 
humanos.
2	  Gesché, La invención cristiana del cuerpo, 217.



2

Las ciencias del espíritu y la textura de la vida  

En el siglo XIX en el marco de la hermenéutica filosófica que influyó en el desarrollo de las ciencias, 
comienza a formularse un método propio de generación de conocimiento para las denominadas Geis-
teswissenschaften (las ciencias del espíritu en alemán), dentro de las cuales se ubican el derecho, la so-
ciología, las artes, la historia, las ciencias de la comunicación, de la educación, por mencionar algunas. 
Ante estas ciencias “subjetivas” asociadas también a las humanidades, emergen múltiples dudas sobre 
los límites y los criterios para realizar una correcta interpretación. Sobre todo, si se compara con la obje-
tividad y su estatuto de veracidad, propio del método de las ciencias naturales. En el mundo científico del 
siglo XIX lo central es el conocimiento del “objeto”. En ese paradigma hay un esfuerzo por conseguir el 
conocimiento desligado de la posición personal desde donde se conoce. En cambio, en las ciencias del 
espíritu que buscan conocer sobre lo humano, cada persona que conoce tiene impresiones, percepciones 
y prejuicios sobre la realidad de las cosas que pueden tergiversar, bloquear o sesgar la mirada, y la forma 
en que se enuncia a la realidad. 

Si el espíritu y lo humano tienen relación, entonces se puede decir que en cada persona científica o no 
científica el espíritu insufla en su interioridad provocando algo nuevo: hay motivaciones por el conoci-
miento, el deseo por conocer posee un propósito o sentido. Es decir, el deseo del científico no es neutral 
ni parcial, el deseo por saber la verdad es existencial. Entonces, se puede decir en clave cristiana que 
las ciencias del espíritu operan desde el siguiente dinamismo: Cada persona construye un sentido de la 
historia (la historia del mundo y nuestra propia historia en él) a partir de la serie de acontecimientos con 
los que se enfrenta. Cada suceso que se presenta en la vida se sitúa en el flujo de la historia, es solo un 
fragmento dentro del relato continuado de lo que ha venido sucediendo. Es nuestra historia compartida.

Por lo tanto, el significado de los acontecimientos es contextualizado en la historia completa que ha esta-
do ocurriendo. A esto se le llama la textura de la vida. Wilhelm Dilthey, uno de los principales exponentes 
de la hermenéutica3, pone el énfasis en la historicidad de las ciencias del espíritu. En la textura de la vida 
se encuentran entretejidos los recuerdos del pasado y las expectativas que se tienen sobre el futuro. Todo 
este flujo se hace presente al momento que ocurren las vivencias. En la textura de la vida ocurre la fragua 
de todas las experiencias vividas y con todo lo que ello ha implicado (sentimientos, deseos, narraciones, 
recuerdos, diálogos, imágenes, intereses, etc.). La comprensión, cuya categoría unificadora es la textura 
de vida, busca develar los significados que los otros van expresando en el paso por la vida. Es así como, 
las ciencias del espíritu operan desde tres momentos fundamentales: experiencia, expresión y compren-
sión. 

Ahora bien, la experiencia-expresión-comprensión de la realidad implica también conexión con el cuer-
po, sino el espíritu que “aparece” queda desencarnado e insensible a lo que acontece, es decir conserva 
una visión dualista sobre la concepción espíritu-cuerpo. Esta comprensión desencarnada de las ciencias 
se vive como anestesiada, aséptica o estéril; no deja que nuestro cuerpo sienta lo que aparece a la mirada. 
Para que esto no suceda y el espíritu que se da a conocer sea vivenciado por la persona científica, las 

3	  Cfr. Grondin, Introducción a la hermenéutica filosófica, 1999.



3

ciencias del espíritu demandan encarnación. A esto se le puede llamar las ciencias del espíritu encarnado. 
Como dice Gesché: 

Encarnándose, el Verbo de Dios se da el peso de la carne, como hablamos del peso de la 
historia, el peso de una verdad sensible. «Es por el cuerpo que devenimos históricos» (Paul 
Auster), es por el cuerpo que el Verbo de Dios viene hacia nosotros. Dios es siempre salida 
de sí, pro-nobis, éxodos, dejando, si podemos decir, su propio camino (ex-odos) para tomar 
el nuestro. Pro-nobis, éxodos, éxodo de sí mismo, salida de sí, es casi toda la definición de 
Dios…4

En la textura de la vida es donde aparece la presencia del espíritu que se encarna en nuestra historia, quien 
ayuda a interpretar la comprensión del sentido de la historia y, al mismo tiempo, nos invita a sumergirnos 
en la historia. El discernimiento espiritual como práctica ascética-religiosa que no es científica se ubica 
entre este tipo de saberes del espíritu. Su conformación no-científica, parte de la tradición de la sabiduría 
monacal del siglo IV-V como veremos más adelante. Es un método espiritual que ayuda a elegir lo que 
conduce hacia el bien más universal: ese sitio donde confluye una dinámica de mayor plenitud y reali-
zación, personal y colectiva. Asimismo, con su práctica se consolidan los deseos humanos para empujar 
la historia en determinada dirección, o como decía Ignacio Ellacuría para hacerse cargo de la realidad.

Las ciencias del espíritu quieren conocer lo verdadero y discriminarlo de lo falso o aparentemente ver-
dadero (que puede ser tergiversado por ejemplo por las ideologías). Por su parte, la práctica del discer-
nimiento espiritual busca captar dónde opera lo bondadoso y discriminarlo de lo maléfico, donde se 
disfraza un bien aparente. Ambos saberes que obedecen a diferentes racionalidades pueden entretejerse 
en el saludable encuentro entre lo verdadero y lo beatífico, es decir conjuntarse en una lógica de diálogo 
entre dos racionalidades.  

Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola

El conocimiento sobre lo social puede entenderse como el saber sobre el cuerpo que integramos todos, 
cada uno de sus miembros: el cuerpo social. Este es un cuerpo que necesita ser escuchado, pero que tam-
bién escucha lo que es y lo que puede ser. En los inicios del judaísmo la palabra hebrea escucha (Shemá 
 :tuvo un peso sustantivo en la conversación con el Dios de la historia. Dios le dice a su pueblo (עַמְׁש
“Escucha Israel: Yahvé nuestro Dios es el único Yahvé. Amarás a Yahvé con todo tu corazón, con toda 
tu alma y con todas tus fuerzas” (Dt 6,4). El primer movimiento del camino espiritual implica una aper-
tura y receptividad que cultive con tesón esa habilidad para escuchar una voz silenciosa en el corazón 
de la interioridad humana. La voz se manifiesta en la interioridad a través de diferentes sentimientos, 
pensamientos y deseos que es necesario interpretar, implica aguzar un sentido más allá de una escucha 
tradicional para descifrar el mensaje divino. En ese contexto es pertinente la pregunta sobre cómo saber 

4	  Gesché, La invención cristiana del cuerpo, 220.



4

lo que Dios desea para el oyente de la palabra o acontecimiento sagrado. Dicho de otro modo: ¿cómo 
adquirir un criterio ético en concordancia con la vida que Dios desea de la humanidad? 

El discernimiento espiritual supone una experiencia de fe que se articula con la tradición cristiana. Inclu-
ye un conjunto de prácticas ascéticas como el silencio, la meditación, el análisis, el autoconocimiento, 
la sensibilidad, la examinación de la conciencia y la conversación espiritual. Es una síntesis práctica de 
caminos espirituales que busca conectar el diálogo íntimo con la trascendencia, y fraguar así una apuesta 
ética personal: encarnar las opciones fundamentales.

El discernimiento espiritual o discreción de espíritus, como lo reelaboró Ignacio de Loyola en el siglo 
XVI tuvo una larga praxis en la historia del cristianismo. Este método espiritual se comienza a poner 
en práctica por Juan Casiano (360-435), monje y presbítero que representa una bisagra entre el mundo 
oriental cristiano de influjo griego, la vida monacal que aflora con vitalidad en el desierto de Egipto, y el 
surgimiento de la vida monacal en occidente años después, concretamente en Marsella, hoy Francia. El 
monje trapense Thomas Merton comenta que Juan Casiano “constituye la referencia insoslayable para 
conocer la tradición monástica de Oriente —básicamente, la doctrina de Orígenes adaptada para los 
monjes por Evagrio Póntico—”5.

Casiano vive sus últimos años, de 415 hasta su muerte en 435 en Marsella. Es ahí donde “funda dos 
monasterios, el primero para hombres, dedicado a san Víctor, y el otro para mujeres, dedicados a San 
Salvador”6. Asimismo, también en Marsella escribe dos de sus obras centrales de la vida espiritual: 
Instituta Coenobiorum que trata de los usos monásticos y de las virtudes que deben distinguir la vida 
del monje y, Collationes o Conferencias espirituales. En ambas obras pueden ubicarse los gérmenes del 
discernimiento espiritual en la tradición cristiana. Siglos después de Casiano, Ignacio de Loyola escribe 
su libro de anotaciones para el acompañamiento espiritual: los Ejercicios Espirituales (EE. EE). En este 
libro se pueden encontrar las 22 reglas de discreción de espíritus para “sentir y conocer de alguna manera 
las varias mociones que se producen en el alma”7. Un libro escrito principalmente para los directores 
espirituales que ofrecen y dictan un itinerario donde los ejercitantes, a través de contemplaciones y me-
ditaciones intentan escuchar y seguir la voz del espíritu.

La espiritualidad ignaciana es una búsqueda constante para encontrar la voluntad de Dios en la propia 
vida y en la historia común. Para ello es necesario estar atentos a los movimientos anímicos interiores 
donde se manifiesta el buen espíritu y, por el contrario, a las astucias del mal espíritu que tienden a en-
gañar y sacarnos de la dirección del buen espíritu. Se parte del supuesto que el Dios encarnado en la 
historia aparece en nuestra vida de forma asidua, en la cual hay momentos de subidas y bajadas anímicas, 
emociones variantes, pensamientos en diferentes direcciones y deseos que apuntan hacia sitios diversos. 
Lo que trata la discreción de espíritus es ubicar y mantener las opciones vitales de nuestra historia en la 
sintonía con la voz de Dios que apunta hacia el bien más universal.

5	  Merton, Curso sobre los padres del desierto, 123.
6	  Castellaro, Juan Casiano, buscador de Dios en las Conferencias Espirituales, 170.
7	  Loyola, EE.EE, 91.

http://EE.EE


5

Discernimiento espiritual y ciencia

Ignacio de Loyola coloca las reglas de discernimiento en los numerales 316-336 de los EE.EE. como 
criterios orientadores para estar atentos a las formas en que se hace presente el buen espíritu empujando 
hacia modos de vida más integrados desde los criterios del evangelio. También señala los dinamismos 
del mal espíritu, las astucias del enemigo que nos bloquea en nuestra propia psicología, nos desanima, o 
nos muestra engaños que tergiversan nuestra percepción de lo justo y bondadoso. Se trata de develar los 
discursos interiores que justifican, legitiman lo pernicioso, o, en casos graves sostienen la opresión y la 
violencia que proviene de lo maléfico. 

Este ejercicio de atención, de autoconocimiento y de conversación espiritual lo llama Ignacio de Loyo-
la, la discreción de espíritus. Consiste en distinguir los momentos de consolación de los de desolación, 
puesto que en cada estado espiritual es necesario aplicar una actitud diferente, cada momento requiere 
una estrategia que ayude a seguir en la sintonía de la voz de Dios. Ignacio coloca las mociones como vi-
vencias que nos colocan “en dirección a” y nos suscitan movilizarnos en nuestra historia en determinado 
sentido. Cada moción está constituida por pensamientos, sentimientos y deseos que confluyen en nuestra 
interioridad a partir de nuestra propia realidad. 

En esta práctica ascética de la discreción de espíritus ayuda la escritura de los movimientos espirituales 
posterior a los espacios de oración, lo que se conoce como examen ignaciano. También es importante la 
dirección espiritual con un acompañante que vaya ayudando a conferir y confrontar las interpretaciones 
de las mociones espirituales. Estos espacios de conversación espiritual dentro del ámbito de los Ejerci-
cios Espirituales o en la vida cotidiana ayudan a seguir encontrando hacia dónde Dios nos está invitando 
en las situaciones concretas de la vida. La intención es elegir el bien más universal y vivirnos constante-
mente desde esa luz. 

En síntesis, si el científico social le añade a los métodos interpretativos de las ciencias del espíritu la 
práctica del discernimiento espiritual puede nutrir y encarnar su ejercicio profesional. Es decir, el cien-
tífico social como ejercitante espiritual mira-observa-escucha la situación real a través de la voz de sus 
informantes, una vez que hay una iluminación o nueva asociación y “comprende”, simultáneamente 
capta el despliegue anímico, emocional y cognoscitivo que produce el espíritu en su propia carne. No es 
una mera comprensión de una situación pertinente, sino que el Dios encarnado se manifiesta sensitiva y 
corporalmente en sus deseos y puede dotar de sentido su comprensión de un fenómeno social en el mar-
co de su propia textura de la vida. El científico-ejercitante, en una ponderación ética-religiosa opta por 
dejarse conducir en este camino que se reconoce a través de la examinación espiritual constante. De este 
modo, además de conocer la verdad de la historia se intuye dónde aparece el bien más universal. En pocas 
palabras, la persona científica conoce algo nuevo sobre el cuerpo del que forma parte y, simultáneamente 
una luz le está siendo revelada en su carne. En sentido inverso, también el profeta que discierne espiri-
tualmente requiere hacer uso de los conocimientos y métodos de las ciencias sociales.

http://EE.EE


6

Conclusión

Se han presentado varios planos de entendimiento de la comunicación con el espíritu: el siglo XIX y la 
emergencia de las ciencias del espíritu, el siglo V la praxis del discernimiento de la emergente vida mona-
cal y, finalmente, el siglo XVI y la búsqueda por condensar itinerarios mistagógicos para escuchar la voz 
de Dios. Entonces, se puede decir que conocer el espíritu (o sobre lo humano, lo social y lo divino) no es 
un mero acto cognoscitivo, sino es una experiencia ética-religiosa que con-mociona nuestra corporalidad 
y, desde las entrañas, nos anima a emprender una dirección para implicarnos en la historia. 

Cada persona científica, con diversos métodos busca la verdad sobre lo social en la historia, interpreta los 
signos y elabora un discurso sobre lo real. La discreción de espíritus es una práctica ascética y profética 
que reconoce en donde la realidad puede tornarse maléfica, en la propia carne y en el mundo, y busca 
conocer el cuerpo social para divulgar la luz de lo bondadoso y verdadero. Se necesitan de ambas sabi-
durías para conocer realmente la dirección que nos comunica el espíritu. Esta sabiduría que emana de las 
espiritualidades y las ciencias deja afectarse por la esperanza, como dice María Zambrano:

La esperanza, encendida como fuego y como lámpara en el corazón, hace de él el centro don-
de el entendimiento y la sensibilidad se comunican; es el centro donde se verifica esa opera-
ción vital tan indispensable que es la fusión de los deseos y sentimientos, donde lo deseos se 
purifican y los sentimientos se afinan, el vaso de la unificación de todo el ser8.

En última instancia, el discernimiento espiritual cristiano busca enfocar la textura de la vida desde el Dios 
que se encarna en nuestro cuerpo social: la palabra se hace carne en nuestra carne.

Bibliografía
Castellaro, M. (2015). Juan Casiano, buscador de Dios en las Conferencias Espirituales, VERITAS (32), 

pp. 167-193.

Gesché, A. (2014). La invención cristiana del cuerpo. Franciscanum (162), pp. 215-255.

Grondin, J. (1999). Introducción a la hermenéutica filosófica. Herder.

Loyola, I. (2014). Ejercicios Espirituales de San Ignacio de Loyola. Buena Prensa.

Merton, T, (2023). Curso sobre los Padres del desierto en quince lecciones. Sígueme.

Zambrano, M. (2022). Los bienaventurados. Alianza.

8	  Zambrano, Los bienaventurados, 148.


